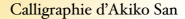
# DAISHIN X

L'Esprit Vaste





#### Joshin Sensei :

- Paris: samedi 16 mars.
- Toutes les activités de Joshin Sensei : http://www.montagnes-et-forets-du-zen.org/ retraites-et-journées

La Demeure sans Limites rouvre ses portes le 7 avril.

Uposatha: Mars: nous asseoir ensemble:

Mercredi 6 : lune nouvelle Jeudi 21 : pleine lune

Pour nous rejoindre:

https://framadate.org/BVNjmuXKpYyNvLHI

#### **Sommaire**

Comme des oiseaux migrateurs...

Kobun Chino Roshi

Le corps-esprit Fujita Issho Roshi

Lettre à ma fille Pierre M.

En vrac

# Un numéro sur « zazen » en hommage à Moriyama Roshi



#### Coeur-esprit

« En sino-japonais, il y a une belle expression pour désigner le coeur-esprit d'un Bouddha,

#### ji hi ki sha muryo shin :

aimer les êtres juste comme ils sont, au-delà de tout désir qu'ils soient différents.

Ji : le soi, la personne incluse dans le tout.
Hi : se soucier de la souffrance des autres ;
Ki : se réjouir de l'existence de tous les êtres ;

**Sha**: vouloir tout leur donner;

*Muryo*: toutes choses au-delà de toute mesure;

Shin: coeur-esprit.

C'est un coeur-esprit d'amour, de joie, d'intérêt pour les autres, et de générosité sans mesure.

Reb Anderson Being Upright

Reprise de deux articles publiés en 2013, toujours aussi intéressants :

# Comme des oiseaux migrateurs...



En 2002 disparaissait Kobun Chino Roshi, maître japonais venu

enseigner aux Etats-Unis en 1967. Il y avait été appelé par Suzuki Roshi ; il y resta et y fonda plusieurs temples, ou lieux de pratique. Il a aussi enseigné la calligraphie et le tir à l'arc.

Maître Moriyama, qui se trouvait aux USA au même moment, m'a souvent parlé de lui, mais je n'ai jamais eu l'occasion de le rencontrer. Un des derniers N° de Buddhadharma a publié un long article sur lui, avec plusieurs de ses enseignements, et une introduction par un de ses proches disciples ; je souhaitais vous les proposer.

### La respiration de l'univers

L'idéal de l'assise est d'oublier la respiration. Mon sentiment est que chaque respiration est une chose indépendante.

Votre respiration et la respiration de l'univers sont semblables.

Vous partagez la même respiration. S'asseoir et respirer immobile. en silence, est semblable à une personne qui vient de tirer une flèche.

Un instant plus tard, le résultat sera là, mais tout ce que vous savez c'est que la flèche est bien en mouvement.

Elle a quitté votre royaume, et pourtant vous sentez qu'elle est dans la course juste.

Shikantaza signifie « s'asseoir ».

Ta est «frapper».

Je frappe le sol - cette action est ta.

Za est être assis, alors en fait vous êtes en train de pilonner le sol, même si l'oeil de chair peut seulement voir quelqu'un assis immobile sur un coussin.

Shikan signifie «pour cela même», ou «seulement pour cela».

Vous ne pouvez pas dire à quelqu'un Pour certains, c'est l'univers entier « Svp asseyez-vous pour moi », mais s'asseoir « pour cela » seulement fait que tous les autres s'assoient avec vous.

Quoiqu'ils puissent être en train de faire ailleurs, en train de bouger, ou sur un autre chemin, pourtant, ils sont avec vous, vous aidant dans votre assise.

Si vous mettez des lunettes. les lunettes vont commencer à s'asseoir. Il en est de même quand vous soulevez quelque chose d'ici à là, parce que tout - chaque chose, toutes les choses - est soulevé avec cette chose.



#### La douleur n'est pas la vôtre

Entrer et commencer à s'étirer dans cette condition particulière appelée pratique est extrêmement épuisant.

S'asseoir immobile nous donne l'impression de disparaître du monde.

Vous entrez dans le roc, vous entrez dans un mur épais et vous avez l'impression que vous disparaissez en tant qu'être humain.

Et quand vous vous retournez et que vous vous levez, vous découvrez que vous êtes toujours vivant!

Le problème n'est pas la douleur dans le corps, mais cette douleur de l'esprit qui ne se dissout pas. Et pourtant c'est ce qui est. Mieux vaut y regarder de plus près, voir ce que c'est plutôt que d'en avoir peur.

Vous pouvez ressentir la douleur, mais vous ne pouvez pas l'avoir. Elle n'est pas à vous.

qui fait mal; c'est juste une question de degrés.

Cela arrive, alors laissez cela partir. Soufflez cette douleur avec votre respiration.

Nous sommes là dans notre forme condensée, aussi dans cette situation, juste asseyez-vous bien droit et mettez-vous dans l'axe de la gravité.

Il y a une autre douleur qui apparaît dès que vous pratiquez, et qui n'a rien à voir avec vos jambes. Cette douleur est le sentiment qu'il vous manque quelque chose, comme quand on sent qu'on oublie une chose importante alors qu'on est chargé de bagages;

ou comme chercher un enfant perdu, ou la nécessité urgente d'être avec quelqu'un.

C'est la séparation d'avec quelque chose que vous devriez être, qui est tout proche. Éloigné de cela, vous sentez que

cela vous appelle.

Alors, il y a pratique, étudiant, enseignant, père, fille, et ainsi de

Comment conserver et nourrir cette relation avec de l'espace, être relié mais sans être trop attaché, être capable de bouger - voilà le problème.



Une personne de la Sangha est comme un oiseau migrateur.

Même dans la tempête, l'oiseau migrateur peut voler.

Où ce vol nous emporte-t-il?

Pourquoi pratiquons-nous?

Pour s'asseoir ensemble sans parler, Quand nous mobilisons un point, comme autant de petits avions décollant et atterrissant ensemble, au même moment, au même endroit - nous sommes comme ces oiseaux migrateurs.

Kobun Chino Roshi Buddhadharma Fall 2012 Traduction: Joshin Sensei

# Longue sesshin d'été avec Fujita Issho Roshi



Fujita Issho Roshi a l'assise. donné de magnifiques

conférences du Dharma sur la façon la plus vivante de pratiquer zazen pendant la sesshin d'été du Mount Equity Zendo (USA).

Il y a utilisé l'usage d'un squelette modèle pour démontrer comment travaillent et s'alignent les os.

Nous devons nous asseoir, disait-il, comme si nous n'avions pas de muscles.

Zazen n'est pas une autre sorte d'entrainement musculaire. Les muscles ne devraient être utilisés que pour développer la sensibilité au corps, et devraient, à part cela, rester totalement relâchés.

Issho Roshi a aussi souligné le respect dû aux limites du corps.

Zazen n'est pas simplement vous forcer à être conformes à une position assise « sans la permission de votre corps » dit-il.

De plus, en changer une partie du corps ou en essayer de corriger une partie de notre posture, nous ne pouvons le faire qu'en affectant la totalité de notre corps.

Pour démontrer comment tout ceci fonctionne il a employé une Sphère de Hoberman représentant le fonctionnement complet de l'univers.

Aucun point de la sphère ne peut être mû de façon isolée par rapport à tout autre point.

tous les autres points bougent simultanément.

Ceci est vrai aussi pour nos corps. Ce que nous faisons à une partie de notre corps nous affecte dans toutes les autres.

Partant de la technique Alexander, Fujita Roshi suggère que nous ne bougions pas intentionnellement. ou directement, le corps.

Nous avons plutôt besoin de développer une sensibilité aux tendances de nos muscles à bouger d'une certaine façon pendant

Le mouvement direct des muscles, par exemple dans le dos, ne fait qu'accroître l'inconfort.

Mais ne pas bouger du tout provoque de la rigidité dans le corps et finit par augmenter la douleur.

Nous avons plutôt besoin de développer une compréhension de la « grammaire du corps ».

La respiration, le corps et l'esprit doivent être traités comme un tout plutôt que comme trois entités séparées.



La pratique de zazen n'est pas de se focaliser sur la respiration, puis le corps, puis l'esprit comme dans d'autres traditions de méditation.

En zazen tous trois sont totalement intégrés depuis le commencement.

Le souffle circule à travers le corps entier. Aucune partie du corps ne manque d'être touchée par le souffle qui entre et qui sort. De plus nous devons nous asseoir de facon que les différentes articulations ne bloquent pas le flux du souffle.

Le corps et l'esprit non plus ne sont pas des choses séparées.

Dans les écrits de Dogen, en fait, le mot « corps » vient avant le mot « esprit » comme dans la phrase célèbre « Abandonnez le corps et l'esprit », ce qui indique l'importance du corps dans la relation à l'esprit.

En fait il n'y a pas de « et » en japonais entre corps et esprit. C'est juste « corpsesprit »..

Ce n'est que récemment dans l'histoire humaine que l'esprit et le cerveau sont devenus équivalents.

Dans le Bouddhisme et le Zen, l'esprit pénètre le corps tout entier. Alors quand on parle du corps, on y inclut l'esprit.

Quand on parle de l'esprit, on y inclut le corps.

En zazen donc, nous nous permettons simplement d'être mûs par le souffle.

Si nous pensons que la pratique du Zen consiste à avoir ou à obtenir quelque sorte d'expérience spéciale, c'est hors du sujet.

Fujita Roshi nous a enseigné que l'on insiste plus dans le Zen sur « l'action » que sur « une expérience intérieure ». Dans de nombreuses écoles de méditation, on s'attache à l'expérience intérieure individuelle.

Mais dans Shikantaza du Zen Soto on met l'accent sur l'activité de chacun liée aux gens et à l'environnement.

La priorité est donnée à notre adaptabilité et à notre harmonisation avec n'importe quelle activité que nous entreprenions, que ce soit la cuisine, avec nos enfants ou sur notre lieu de travail.

Ces activités ne sont pas séparées de zazen.

Zazen ne nous apporte pas d'expérience particulière à laquelle on aimerait revenir.

Le point essentiel de zazen est de savoir que nous ne faisons pas zazen. L'univers entier et tout ce qui s'y passe font zazen.

Donc notre attention va de notre expérience personnelle aux actes. Encore un fois, ce n'est pas que rien ne soit éprouvé en zazen, mais que quoique nous éprouvions dans notre corps, ce n'est pas le centre de notre attention.

En fait, Fujita Roshi nous a encouragés à ne pas nous centrer sur quelque chose en particulier mais d'avoir notre attention étendue à toute chose.

Pour mieux comprendre la sorte d'attention nécessaire en zazen il fit une démonstration en utilisant une corde mal tendue.

Pour rester en équilibre sur la corde, il vaut mieux que l'esprit ne se concentre pas sur la corde. Il doit se fixer au-delà de la corde. Le corps aussi doit être détendu. Il doit y avoir un certain état d'absence d'effort pour rester debout et marcher sur la corde.

Fujita Roshi nous a aussi aidés à mieux comprendre ce qu'il essayait de dire par le biais du dessin.

Avions-nous quelques doutes sur ses paroles, il dessinait des schémas très descriptifs pour expliquer des choses comme la posture, la structure osseuse, l'usage des yeux et du souffle.

Douleur et plaisir, expliqua-t-il, font naturellement partie de la vie.

Notre résistance (refus) à la douleur cause une plus grande souffrance.

Notre attachement au bonheur diminue notre bonheur.

A travers la pratique nous apprenons à réduire notre résistance à la douleur et notre attachement au plaisir.

Bulletin Zephyr du Mount Equity Zendo Juillet 2011 Traduction: M.C.Calothy – A.Delagarde Zen es el corazón de la contemplación de la naturaleza tanto exterior como interior...

Apreciar la belleza de las manifestaciones me completa de felicidad.

Zen est le coeur de la contemplation de la nature autant extérieur qu'intérieur...

Apprécier la beauté des manifestations me comble de bonheur.

Graciela

Traduction: Toen Ni



La práctica es perfecta mi cuerpo y mente se regocijan entre zafus y la música del viento en los pinos.

La pratique est parfaite mon corps et mon esprit se réjouissent parmi les zafus et la musique du vent dans les pins.

Graciela

Traduction: Toen Ni

# Lettre à ma fille revenue d'une retraite au Village des **Pruniers**



Stabilisée du dedans, tu t'efforces de maintenir ce

souffle neuf à l'abri de la contamination par l'extérieur, l'actu, les contacts, les projets et tu vois comme c'est difficile.

Mais ce ne l'est que quand on oppose les deux mondes comme un intérieur et un dehors qui doivent rester imperméables l'un à l'autre.

Et certes les monastères, occidentaux ou orientaux, sont le lieu et le rythme inventés tout exprès le monde et les choses en deux pour se cueillir au plus près, dans un catégories : le « miam miam » et le isolement apparent grâce auquel se concentrer, être vigilant au pas, au souffle, à l'assise, à soi, mais aussi au couteau, à la serpillière, à la carotte, aux arbres, aux autres : communauté avec les autres et le reste dont on s'avise qu'ils ne sont pas autres ni un reste. Autrement dit, nul repli, mais de l'espace d'accueil.

Et c'est cela qui n'est pas aisé à transférer dans l'agitation du quotidien.

Mais c'est cela qui est appris, dont les linéaments sont donnés : conserver comme un bien précieux ce blanc, cette paix pour qu'ils agissent aussi ailleurs que dans les enceintes où on a pu les (re)trouver.

Et avec eux, la compassion pour les errants hors d'eux-mêmes, le tact pour ne pas intervenir à contretemps, ne pas les abominer et excommunier.

Dur. A moins qu'il ne s'agisse que de souplesse. Car c'est si simple, et pour tout dire, si enfantin de classer « caca boudin », le va bon et le rien à fiche.

Juste une façon encore de projeter et protéger l'égo qui n'existe que par préférences.

Et surtout chez ceux que leur tempérament porte à l'absolutisme de l'adhésion ou du rejet, du tout ou rien.

Ça s'appelle aussi l'apprentissage de la patience (rien à voir bien sûr avec la tolérance de n'importe quoi, mais tout avec l'attente des conditions favorables, des maturations possibles). Au fond, ne plus tout le temps en faire une affaire personnelle, ne plus « se mettre au milieu « (comme dit Sensei).

Le recentrement est un décentrement, pas un retranchement.

Sous l'individu avec ses caractéristiques psychologicogénétiques, il y a la personne et, sous et par celle-ci, l'accès à l'impersonnel d'où regarder l'individu et ses réactions, et les autres comme soimême : avec un brin d'humour.

C'est pour ça que les maîtres rigolent, de toutes les blaques que les autres se font sans s'en apercevoir. Autant ne pas trop s'en faire à soi ni s'en conter. Affectueusement,

Рара

# En Vrac:

## Marcher,

Marcher jusqu'à ne plus avoir pied... Se noyer...

Renaître alors, et se poser S'asseoir peut-être S'asseoir droit et souple Digne et confiant Comme la flamme Dans le moment sans temps Dans l'espace sans lieu Sans demeure ni affaire Se défaire dans l'instant Se délasser sur le champs Prendre congé de soi Ah, la grande vacance La grande joie.



Toutes les photos de ce numéro sont de Zuigakuin, le temple de Moriyama Roshi (sauf ci-dessous).



Anniversaire d'Avalokiteshvara - Kanzéon :

il est célébré à la pleine lune de mars, cette année : jeudi 21 ; c'est un festival qui célèbre la perfection de la compassion, et l'idéal du bodhisattva.

Le mois prochain : un numéro sur Avalokiteshvara

La práctica es la vida, la vida contiene la práctica.

La pratique est la vie, la vie contient la pratique.

Graciela Traduction : Toen Ni

Daishin est le bulletin de la Sangha des étudiants de Joshin Sensei Il ne peut exister que grâce à votre participation. Nous attendons vos textes, textes personnels, extraits de lecture, autres....